


Shoukei Matsumoto
Die Kunst des achtsamen Miteinanders



﻿



SHOUKEI  MATSUMOTO

Die Kunst  
des achtsamen  
Miteinanders

Was wir von buddhistischen Mönchen  
über Gemeinschaft lernen können

Aus dem Japanischen und Englischen 
von Wolfgang Höhn und Mariko Sakai

﻿



Alle Ratschläge in diesem Buch wurden vom Autor und vom Verlag sorgfältig 
erwogen und geprüft. Eine Garantie kann dennoch nicht übernommen werden. 
Eine Haftung des Autors beziehungsweise des Verlags und seiner Beauftragten 

für Personen-, Sach- und Vermögensschäden ist daher ausgeschlossen.

Wir haben uns bemüht, alle Rechteinhaber ausfindig zu machen, verlags
üblich zu nennen und zu honorieren. Sollte uns dies im Einzelfall aufgrund der 
schlechten Quellenlage bedauerlicherweise einmal nicht möglich gewesen sein, 

werden wir begründete Ansprüche selbstverständlich erfüllen.

Der Verlag behält sich die Verwertung der urheberrechtlich  
geschützten Inhalte dieses Werkes für Zwecke des Text- und  

Data-Minings nach § 44b UrhG ausdrücklich vor.  
Jegliche unbefugte Nutzung ist hiermit ausgeschlossen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage
Deutsche Erstausgabe August 2025

Copyright © 2024 der Originalausgabe: Shoukei Matsumoto
German translation rights arranged with Interbeing Inc. through  

Japan UNI Agency, Inc., Tokyo and Vicki Satlow of the Agency, srl.
Copyright © 2025 der deutschsprachigen Ausgabe:  

Wilhelm Goldmann Verlag, München,  
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,  

Neumarkter Str. 28, 81673 München
produktsicherheit@penguinrandomhouse.de

(Vorstehende Angaben sind zugleich  
Pflichtinformationen nach GPSR.)

Redaktion: Ralf Lay
Umschlag: Uno Werbeagentur, München

Umschlagmotiv: alphabetMN / istock
Satz: Uhl + Massopust, Aalen

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany

LG ∙ CB
ISBN 978-3-442-22399-2

www.goldmann-verlag.de



Inhalt

Einleitung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 9

Beschreibung der Charaktere  . . . . . . . . . . . .             	 12

Kapitel 1  
Der Volksbuddhismus  . . . . . . . . . . . . . . .                	 15

Lärm des Lebens  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 17

Was ist Glück bei der Arbeit?  . . . . . . . . . . . .             	 18

Zuerst hören  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 22

Achtsames und aktives Hören  . . . . . . . . . . . .             	 26

Ambient-Buddhismus  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 29

Der Finger, der auf den Mond zeigt  . . . . . . . . .          	 31

Kapitel 2   
Morgendliches Treffen im Tempel  . . . . . .       	 35

Hallo!  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 37

Die Wahre Person  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 41

Itadakimasu  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 45

Buddhas Gesang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 49

Wie können wir gute Vorfahren werden?  . . . . . .       	 51

Wandern und pilgern  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 56



Reinigen als Praxis der Achtsamkeit  . . . . . . . .         	 59

Alles kann Praxis sein  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 63

Reinigung und Demut  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 67

Kein Lärm, kein Leben  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 69

Kapitel 3   
Der Volksbuddhismus am Werk  . . . . . . . .         	 75

Kein Job ist ein »Bullshit-Job«  . . . . . . . . . . .            	 78

Erneuerung, nicht nur Erhaltung  . . . . . . . . . .           	 80

Wir sind »Intersein«  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 83

Kameradschaft als moralische Dimension  . . . . .      	 85

Putzen verbindet Menschen und Orte  . . . . . . .        	 88

Probleme lösen, ohne sie zu lösen  . . . . . . . . . .           	 90

Vier Lebensabschnitte  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 93

Weniger Perfektionismus  . . . . . . . . . . . . . . .                	 96

Den Mittleren Weg leben  . . . . . . . . . . . . . .               	 98

Die Zweckfalle  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 101

Was ist ein guter Dialog?  . . . . . . . . . . . . . . .                	 102

Emotionale Kompetenz durch Trauer erweitern  . .   	 105

Dialog und Diskussion  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 107

Wie der Buddhismus Einsamkeit sieht  . . . . . . .        	 109

Gibt es »meine« Fähigkeit?  . . . . . . . . . . . . .              	 112

Die Fallstricke von Anreizen und Anhaftungen  . .   	 114

Von kleinen Wünschen zu großen Zielen  . . . . . .       	 117

Leben zwischen Gegensätzen  . . . . . . . . . . . .             	 119

Das Unbekannte annehmen  . . . . . . . . . . . . .              	 121



Die Fallen des Altruismus  . . . . . . . . . . . . . .               	 124

Glück für das Ganze  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 126

Unbeständigkeit als Kern der Entwicklung  . . . . .      	 128

Erwachen und Lebenszweck  . . . . . . . . . . . . .              	 131

Kapitel 4   
Wir werden Buddha  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 133

Volksbuddhismus in der Krise  . . . . . . . . . . . .             	 135

Hilflos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 138

Sehnsucht nach dem ruhigen Reinen Land  . . . . .      	 140

Gautama Siddharta und Gautama Buddha  . . . . .      	 142

Gautama oder Buddha  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 144

Wer kann Buddha werden?  . . . . . . . . . . . . .              	 146

Nen-Buddhismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 149

Naam Aami Daab  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 151

Die mittlere Form  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 153

Die Geschichte des Buddha Amida  . . . . . . . . .          	 156

Wie einem unsichtbaren Buddha begegnen?  . . . .     	 159

Die Polyfonie des »Interseins«  . . . . . . . . . . . .             	 161

Vollständige Akzeptanz  . . . . . . . . . . . . . . .                	 163

Besinnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 165

Kapitel 5  
Die Stimme hören  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 169

Ein hilfloser Narr  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 171

In den unumkehrbaren Strom eintreten  . . . . . . .        	 175



Ein Narr wie ich  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 177

Einmal oder mehrmals?  . . . . . . . . . . . . . . .                	 179

Offen für das Unbekannte  . . . . . . . . . . . . . .               	 181

Medizin und Gift  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 183

Keine Schüler  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 185

Kein Selbst, kein Buddha  . . . . . . . . . . . . . .               	 187

Die Stimme hören  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 190

Nachwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 193

Register  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 201

Anmerkungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 205



Einleitung

Wisch, wisch. Ein Bambusbesen fegt über die Straße 
und macht dabei ein sanftes, erfrischendes Geräusch. 
Aus der Haupthalle des Tempels hört man mono-
tonen Sutra-Gesang. Wenn man über den Friedhof 
geht, scheint der Weihrauchduft die Stimmen der 
Verstorbenen zu tragen, so als sprächen sie auch 
jetzt noch zu uns. Im Tempelhof zwitschern die Spat-
zen und ihre Stimmen vermischen sich mit dem Ge-
plauder der Besucher. Vielerlei Klänge und Stimmen 
erfüllen diesen Ort.

Hier, in diesen gewöhnlichen, alltäglichen Mo
menten, zeigt sich das, was ich »Volksbuddhismus« 
nenne – eine ins Alltagsleben integrierte Form des 
Buddhismus. Über die Hälfte meines Lebens habe 
ich diesen Buddhismus des Reinen Lands praktiziert. 
In seinem Zentrum steht das sogenannte Achtsame 
Hören. Haben auch Sie schon einmal Freude emp-
funden, während Sie Laub fegten und das sanfte 
Gezwitscher der Vögel oder das leise Rauschen des 
Windes wahrnahmen? Oder vielleicht still in Medi-
tation gesessen und auf die sanfte Stimme in Ihrem 

9



Inneren gehört? Vielleicht haben Sie lautlose Mo-
mente in einer Kirche oder einem Tempel erlebt und 
die Präsenz von Göttern, Buddhas oder Ihrer Vor-
fahren gespürt, als würden sie direkt jenseits der 
Stille sprechen. Vollkommen präsent und offen für 
diese subtilen Stimmen im Hier und Jetzt zu sein, 
ist die Geisteshaltung, die wir als Volksbuddhisten 
schätzen.

In der heutigen Welt wird zu Hause wie auch bei 
der Arbeit viel über Kommunikation gesprochen. 
Wenn wir über Verständigung nachdenken, geht es 
in der Regel darum, wie wir unsere Gedanken zum 
Ausdruck bringen können. Bei echter Kommunika-
tion gilt es jedoch nicht nur, eine Botschaft zu senden 
und zu empfangen – vielmehr soll eine Verbindung 
hergestellt werden. Das bedeutet, neben den Worten 
auch aufmerksam der Person hinter diesen Informa-
tionen zuzuhören. Wenn mehr Menschen Achtsames 
Hören praktizierten, würde unser Zusammenleben 
bereichert und die Welt wohl friedlicher werden.

Arbeit ist zu einem wesentlichen Bestandteil un-
seres Lebens geworden. Als Mentor für Führungs-
kräfte habe ich vielen Menschen zugehört: jungen 
Mitarbeitern in Consultingfirmen, Fabrikarbeitern 
und Führungskräften aus aller Welt, die als Red-
ner auftreten. Ich habe Menschen verschiedenen 

10

Einleitung



Alters mit den unterschiedlichsten Hintergründen 
und Lebenswegen gelauscht.

Ich glaube, dass sich die Rollen eines Mönchs und 
eines Übersetzers gleichen. Nicht nur zwischen Spra-
chen wie Japanisch und Englisch, sondern auch als 
Interpret der Worte des Buddha für die moderne 
Zeit und als Brücke über die Kluft zwischen bud-
dhistischen Lehren und der Sprache der Business-
welt.

Dieses Buch ist überwiegend als fiktiver Dialog 
zwischen zwei Personen geschrieben, die sich aus-
tauschen und aufmerksam einander zuhören. Das 
buddhistische Verständnis, das ich über viele Jahre 
hinweg erworben habe, sowie die Erkenntnisse aus 
der Arbeit mit Menschen, denen ich begegnet bin, 
spiegeln sich in diesen beiden Charakteren wider. 
Auch wenn es wie eine Geschichte aussieht, so ist 
doch jeder Teil aus selbst gesammelten, echten Er-
fahrungen und Erkenntnissen entstanden. Öffnen 
Sie nun Ihr Herz und hören Sie uns bei unseren Ge-
sprächen zu!

11

﻿Einleitung



Beschreibung der Charaktere

Geschäftsmann (Erzähler)
Ein Mann in den Vierzigern, der oft tiefgründig über 
den Sinn des Lebens nachdenkt. Da sein Großvater 
Tempelpriester war, fühlt er sich dem Buddhismus 
seit der Kindheit auf stille Weise verbunden. Er stu-
dierte westliche Philosophie und stieg zu einer Zeit 
ins Berufsleben ein, als es nur wenige Arbeitsplätze 
gab. Zunächst arbeitete er in einem kleinen tradi-
tionellen Betrieb, dessen überkommener Arbeits-
stil ihm aber nicht zusagte, sodass er bald wieder 
kündigte. Nach seinem MBA-Abschluss gründete 
er mit einem befreundeten Informatiker ein eigenes 
Unternehmen für Unternehmens- und Personalent-
wicklung. Ihr Motto lautet: »Den Arbeitsalltag für 
die Menschen glücklicher machen«. Bei Treffen mit 
Führungskräften, Personalleitern und Mitarbeitern 
sucht er stets nach der Antwort auf die Frage, was 
es wirklich bedeutet, ein glückliches Arbeitsumfeld 
zu schaffen.

Tempelpriester
Ein Mönch in seinen Sechzigern, der in einem fried-
lichen Bergtempel lebt. Als junger Mann durchlief 

12

Einleitung



er eine strenge Mönchsschulung. Heute ist er bei 
allen Besuchern für sein sanftes Lächeln und seine 
herzliche Begrüßung bekannt. Der Tempel ist zwar 
schlicht, aber sorgsam gepflegt und bietet den Men-
schen aus der näheren Umgebung Stille und Gebor-
genheit.

13

Einleitung





Kapitel 1  

Der Volksbuddhismus





Lärm des Lebens

Je nachdem, in welcher Stadt Sie unterwegs sind, 
können Sie möglicherweise Menschen mit lärmun-
terdrückenden Kopfhörern sehen. In einer so lauten 
Welt ist es nur natürlich, dass man sich vom Lärm 
abschotten und in seinen eigenen Kosmos flüchten 
möchte. Es scheint, als würden die Leute nach einem 
»Ort außerhalb von hier« suchen.

Lärm beschränkt sich jedoch nicht nur auf Akusti-
sches. Noch bevor ich morgens aufstehe, wird mein 
Gerät mit Nachrichten, Mitteilungen und Updates 
überflutet. Wenn ich im Halbschlaf durch sie scrolle, 
lasse ich einen Strom von Informationen auf mich 
einwirken. Wir leben in einer Zeit, die von mehr »In-
formationslärm« als je zuvor erfüllt ist.

Würde sich alles verbessern, wenn wir einfach 
die Messaging-Systeme ausschalteten? Nicht wirk-
lich, denn das Ignorieren von externen Geräuschen 
oder Warnungen bringt die innere Unruhe nicht 
zum Schweigen. Wenn wir aufmerksam sind, er-
kennen wir, wie laut unser internes »Geschwätz« 
ist  – der endlose Strom von Gedanken und Wün-
schen: Ich brauche dies. Ich muss jenes tun. Was 

17



denken andere über mich? Diese inneren Geräusche, 
die sich unserer Kontrolle entziehen, sind vielleicht 
am schwierigsten zu kontrollieren.

Vielleicht wenden sich viele Menschen deshalb 
der Achtsamkeitsmeditation zu – in der Hoffnung 
auf einen kurzen Moment der Ruhe. Ursprünglich 
als Training für buddhistische Mönche praktiziert, 
wird Meditation heute zur Unterdrückung des Le-
benslärms eingesetzt – als eine Möglichkeit, Ruhe in 
unser lautes, vom Lärm des Lebens erfülltes Umfeld 
zu bringen. Doch für diejenigen von uns, die von der 
täglichen Arbeit vereinnahmt sind und keinen ruhi-
gen Tempel in Reichweite haben, ist es kein leich-
tes Unterfangen, sich auch nur für zehn Minuten 
in den meditativen Geisteszustand eines Mönchs zu 
begeben.

Was ist Glück bei der Arbeit?

Ich arbeite im Bereich Organisationsentwicklung 
und unterstütze dabei verschiedene Unternehmen 
bei der Verbesserung ihrer betrieblichen Perfor-
mance und ihres Arbeitsklimas. Zu meinen Aufga-
ben gehören organisatorische Umstrukturierungen, 
Prozessoptimierung, Talentförderung und Team-

18

Kapitel 1 Der Volksbuddhismus



bildung. Mein Motto ist »Das Arbeitsleben für die 
Menschen glücklicher machen«.

Doch bin ich mit meiner eigenen Arbeit immer zu-
frieden? Nicht wirklich. In der heutigen Geschäfts-
welt wird das Wohlbefinden der Mitarbeiter anhand 
einer Vielzahl von Kennzahlen mit Begriffen wie 
»Human Capital Management« oder »Wellbeing 
Management« gemessen. Aber machen diese Stra-
tegien die Arbeitnehmer wirklich glücklicher?

Wir leben in einem Netz von Beziehungen. Wenn 
jemand mit psychischen Problemen zu kämpfen 
hat, liegt das oft nicht daran, dass er von Natur aus 
schwach ist, sondern seine vergangenen und gegen-
wärtigen Beziehungen ihn in schwierige Situationen 
bringen, denen er sich nicht so leicht entziehen kann. 
Zwar versuchen wir, die Fähigkeiten von Menschen 
mithilfe ausgeklügelter Indikatoren zu messen, doch 
jedes Individuum ist einzigartig und sein Zustand 
kann sich von einem Moment zum anderen ändern. 
Hören wir den authentischen Stimmen unserer Kol-
legen wirklich zu? Diese Frage stelle ich mir immer 
wieder.

Eines Tages ergab sich die Gelegenheit, für eine 
Projektarbeit in eine ländliche Gegend zu reisen.

Beim Blick aus dem mit 300 Kilometern in der 
Stunde dahinrasenden Shinkansen-Hochgeschwin-

19

Was ist Glück bei der Arbeit?



digkeitszug verschwimmt die Landschaft rechts und 
links der Gleise wie abstrakte Kunst. Während wir 
uns bewegen, verändert der Berg Fuji in der Ferne 
langsam seine Form und zeigt uns verschiedene Ge-
sichter. Ähnlich bedeutet das Leben in einer schnell-
lebigen urbanen Umgebung oft, dass wir vor lau-
ter täglichem Lärm das wirklich Wichtige aus den 
Augen verlieren. Um wieder die richtige Perspektive 
zu bekommen, brauchen wir Raum zum Atmen – 
Zeit, einen Gang herunterzuschalten, Platz in unse-
ren Terminkalendern zu finden und unseren Geist 
zu erfrischen.

An jenem Tag schlenderte ich nach Feierabend 
langsam zum Bahnhof. Bald darauf erblickte ich 
einen friedlich wirkenden Tempel auf einem Hügel 
und beschloss, dort einmal vorbeizuschauen.

Durch ein moosbewachsenes Tor und an einem 
kleinen Friedhof vorbei fand ich eine alte Holz-
bank neben einem Teich. Das Tempelgelände, hin-
ter dem sich ein Berg erhob, lag inmitten der Natur. 
Unter klarem Himmel konnte ich die Vögel singen 
hören. Auf einem Schild stand handschriftlich: »Um 
15:30 Uhr findet in der Haupthalle eine Dharma-
Belehrung statt. Alle sind willkommen.« Es war 
15:40 Uhr, also hatte der Vortrag vor zehn Minuten 
begonnen. Es schien mir eine gute Option zu sein, 

20

Kapitel 1 Der Volksbuddhismus



meinen Spaziergang zu beenden. Daher beschloss 
ich, mir einmal anzuhören, was der Mönch zu sagen 
hatte.

Leise schob ich die Tür zur Halle auf und sah 
zwei Reihen mit je drei Klappstühlen. Da saßen eine 
ältere Frau in Freizeitkleidung, vielleicht eine Spa-
ziergängerin aus der Gegend, und ein Paar Backpa-
cker, die wie Touristen aussahen, und schauten nach 
vorn. Der Mönch saß auf einem Klappstuhl, hin-
ter ihm eine lebensgroße Buddhastatue. Nur in der 
ersten Reihe war noch ein Sitz frei. Etwas unsicher, 
aber neugierig, nahm ich dort Platz und versuchte, 
mich auf die Worte des Mönchs zu konzentrieren.

»Die Leute fragen oft: ›Warum können mich 
andere nicht verstehen?‹ Doch da unser aller Leben 
von unterschiedlichen Umständen geprägt wird, ist 
es nur natürlich, dass wir einander nicht vollstän-
dig verstehen können. Jeder von uns sieht die Welt 
auf seine Weise; das ist unser Ausgangspunkt. Da 
wir einander nicht ohne Weiteres begreifen können, 
kommt es darauf an, sich auf halbem Weg zu be-
gegnen. Jeder denkt anders und selbst Eltern und 
Kinder verstehen die innere Welt des anderen nicht 
vollständig, ganz zu schweigen von uns selbst. Wenn 
wir in unserer Unvollkommenheit einen Moment 
der Verbindung finden – das Gefühl, verstanden zu 

21

Was ist Glück bei der Arbeit?


